Y. transcrossing

acceleration...”

T O

i Instant

Artistas como interfaces
Subjetividad, deseo y capital

Hernan Gabriel Borisonik

28 agosto 2025

En la actualidad, la identidad ha cobrado la forma de la pregunta. Pero en el arte contemporaneo
muchas veces viene dada como respuesta. No porque resuelva algo hacia afuera, sino porque llega
ya determinada desde adentro: visibiliza, denuncia, representa algo que ya esta ahi y de lo que la
obra da testimonio. El arte se vuelve, entonces, un campo de validacion afectiva mas que un
espacio abierto al arrojo de la existencia. Hace poco una amiga artista me reenvi6 una de las
preguntas que le hacian para una entrevista institucional: “; Cual es el nucleo curatorial de la
muestra?”. Yo le repeti la pregunta con mas palabras, a ver si le daba una mano. Al rato me mandé
un audio: “no sé, estoy tratando de no tener un nucleo curatorial”. Emoji de corazén.

¢, Como resistir la presion por reducir la subjetividad a una interfaz que debe performar
constantemente su singularidad (y hacerlo en un lenguaje predefinido, estandarizado,
parametrizado)? ¢ Qué hacer cuando toda forma de creacidn parece exigida a ser monetizada o a
vivir en riesgo de ser cancelada? ;Desde donde se habilitan hoy las categorias “arte” y “artista”?
¢, Qué se esta descartando cuando una obra entra sin fricciones en el repertorio de lo visible? Con
estas preguntas en mente, me gustaria recorrer algunos de los vericuetos del cruce actual entre
arte, expresion, representacion y difusidn para intentar pensar qué clase de subjetividad esta
produciendo hoy el arte contemporaneo, entendido no como campo de practicas, sino como
régimen de disefo existencial.


https://a-desk.org/autor/hernanborisonik/
https://a-desk.org/magazine/artistas-como-interfaces/

Hay algo fatigado en las palabras que rodean al repertorio que va de la disrupcion al archivo,
ajustado a las agendas y los templates. También hay gestos que aun persisten, que no entran bien
en el lenguaje de las convocatorias ni en las métricas de lo visible. No son gestos heroicos, ni
siquiera claros: a veces apenas se notan o ni siquiera se buscan. Una interrupcion minima, un
desvio de intensidad, una forma de no terminar de encajar. Eso, quizas, sea lo que hoy queda de la
pregunta por el arte: una insistencia menor, leida como error de arrastre o falla en la comunicacion
ultra targetizada. Entonces, ;qué se espera de un artista hoy? No tanto en términos de obra, sino
de forma de existencia.

Una de las paradojas de la época es que el sistema del arte contemporaneo funciona como un
dispositivo de individuacion al mismo tiempo que multiplica sus declaraciones en nombre de lo
colectivo. La figura del artista como gestor de su identidad, como disefiador de si, como productor
de visibilidad, parece haber reemplazado al viejo sujeto inspirado, pero también al obrero del
concepto o al militante visual. Lo que emerge no es una subjetividad singular, sino un ropaje: el
artista como interfaz, como nodo relacional optimizado para exhibir sensibilidad politica, identidad
situada y produccion constante de signos. No importa tanto la obra como quien la produce. No
importa tanto quién la produce como su statement.

En un giro irénico, la insistencia en situar cada practica termin6 por sobreidentificar a los artistas
con su sitio de enunciacion. Lo que en un principio fue un gesto de apertura critica frente a la
abstraccion universalista, hoy corre el riesgo de solidificarse en una cartografia de legitimidades
cerradas: solo puede hablar quien lo vive, quien lo ve, quien lo porta. Y asi, lo situado pierde su
potencia relacional para volverse posicion fija, encerrada en la condicion de lo irrepetible. La
traduccion se vuelve sospechosa, el desplazamiento es leido como apropiacion, y el resultado es
una subjetividad de artista que, para ser valida, debe volverse cada vez mas especifica, literal y
autorreferencial. Basta con decirse artista para serlo. Pero esto, ademas de democratizar el poder
de nombrar, termina, muchas veces, desvaneciendo sus efectos, pues se espera que cada artista
narre su lugar, su herida, su diferencia, su causa y que lo haga sin fisuras. De ahi que esté lleno de
artistas mas extenuadxs, estresadxs, empobrecidxs y angustiadxs por el peso del mundillo que por
el peso del mundo.

Aefti N affection
3 @®
{ .
. as
no .'1- -...'-‘.-- -t...a-!-.'_..'
. Q;; .'..- o o5 & rrcisas ."
= -t e} \ h games & exercises “.
. Q e, =y --——-\ i would you like...? \r
3 Lo | N === N\ . : : ",
. £ H ASSAZEWAYS : .,
A 5 //:__ ,membran ’ HeERA S % =
- ;‘ £ L 3 ~——— '-...'
) Yuu® / -
\ I =
\ -
. S friendship ,"’ o S
“‘-\- o research \\ o
(o] H S i o o] N services »
o =
i
. ” o t 708 ] el e | *
me % * o 2 [ o o O o DO ° O production ]
) o 7
= e \ o (o} I
o © =SS 0 %" o 1
0° S &y © b O o o !
o fg:’ é:‘" @ \x___ (@] //l L J
., o = A ﬂ" o developmont @)
-
O .-' thaught yes =
o) o = wr R @ e
body o e , g
I. i " °
L\ e O (9} [} e e e, .. 5 . .
i : . \
cooparation I o o o .' ® ., ® faxibility
= (@] = !
5 ralaxation
2 o Sy B

Ricardo Basbaum. diagram [la société du spectacle (&NBP)], dimensiones variables. Coleccion Fundacion ARCO. Cortesia del artista



Aunque lo atraviesa sin tregua, esta logica no es exclusiva del ambito del arte. Es parte de una
economia politica mas amplia, en la que el deseo se piensa como un factor autoevidente que ya no
puede fracasar. El deseo debe actualizarse, realizarse, mostrarse. La demora, el rodeo, la opacidad
y, sobre todo, la metafora pierden valor. Lo que importa es escucharse, decirse y producirse como
experiencia compartible. Lo que se valora no es la pregunta, sino el origen; no la imaginacién, sino
la experiencia. Se exige una narrativa que garantice inteligibilidad. Pero lo paradojico es que cuanto
mas literal se vuelve esa inscripcion, mas se pierde la potencia de colectivizar los sufrimientos. Se
produce bajo vigilancia, como si cada obra estuviera obligada a anticipar su recepcién. Y en esa
normalizacion del gesto se desvanece, sin hacer ruido, la posibilidad misma de decir algo que no
sabiamos que podia ser dicho.

Cada artista se vuelve asi una especie de microplataforma afectiva, un sistema de autoexplotacion
sensible que produce obra, relato, pedagogia, archivo y comunidad en simultaneo. No es casual
que en muchas escenas el taller haya sido reemplazado por la residencia y el proceso por el
registro. El tiempo extendido de la contemplacion cede ante la urgencia de producir algo que pueda
circular. Parte del trabajo de artista es hoy convertirse en profesional de la visibilidad. Se le exige (a
veces de manera obvia, pero en general de modos sutiles y capilares) crear, pero a la vez explicar,
representar, situarse y, si es posible, intervenir también de manera concreta en las contradicciones
del mundo. EIl si-mismx como obra, funcionando en una economia que premia lo singular pero lo
consume a velocidades inasibles. Que necesita diferencia, que se alimenta del hype, pero exige su
traduccion permanente.

Todo esto ocurre en un contexto en el que los grandes relatos han sido archivados (con lo bueno y
lo malo que eso conlleva) dejando un vacio conceptual (y poco deseo de teoria) y llevando a un
estado de las cosas en el que las estructuras de sentido parecen negociarse en tiempo real. El
mercado del arte ya no necesita solamente grandes nombres, sino ser impulsado por flujos
constantes. Incluso las instituciones culturales parecen funcionar bajo vectores de programacion
que les permitan seguir en circulacion. Pero no todo es inmediato y urgente. Si confiamos en que
existe (o sigue existiendo) una dimension de lo sensible que no se deja del todo capturar por el
capital financiero, ni por el politico-partidario, podriamos tal vez amplificar la atencién hacia una
zona que, lejos de necesitar ser sacralizada, a veces se parece a un temblor dificil de aferrar.

No se trata de nostalgia por una bohemia perdida (todo lo contrario), sino de advertir que la
subjetividad artista del presente vive bajo el régimen del disefio total. La persistencia de la pregunta,
mas que un gesto heroico, es una forma de inadecuacion activa. No una interrupcion desde afuera,
sino una mera interferencia, disonancia o malestar menor. No hay afuera, es cierto. Pero hay
formas y formas de habitar el adentro. Una de ellas es usar ese desajuste entre accion y sentido
como método. Quizas sea ahi donde se pueda buscar una forma de afirmacion que no sea
salvacion ni refugio ni garantia. Una minima suspension, una forma de presencia que no pide ser
interpretada, pero tampoco se deja ignorar.

Uno de los desafios a pensar es como devolverles a las practicas artisticas la posibilidad de
traicionar lo que se da por sabido. Traducir mal, traducir raro y deforme para forzar la aparicion de
lo comun. Tal vez se trate de sostener zonas opacas en medio de la hiperlegibilidad, y la busqueda
no sea por sefalar un sentido garantizado, sino la precariedad estructural que define nuestras
condiciones materiales. Si hay algo que el régimen actual del arte produce de forma eficiente es el
aislamiento subjetivo. Frente a eso, imaginar nuevas formas de organizacion (colectivos inestables,
alianzas dificiles), mas alla de la yuxtaposicion de voces, hacia la construccion de espacios donde
las causas puedan confluir. ;Es posible hacerlo usando las mismas plataformas que nos moldean?
¢, Queda espacio para volver ineficientes ciertas cadenas de sentido? Eso esta por verse. Pero si no
es cierto que las tecnologias digitales estan condenadas a reproducir el orden neoliberal, aunque



hoy se vean bloqueadas a favor de ese régimen, tal vez haya que copiar el gesto de sus duefios y
producir herramientas que no se sabe para qué sirven.

Finalmente, en este contexto de vigilancia del sentido, esta en juego la autonomia del trabajo
artistico. Ser artista no es algo abstracto, mucho menos hoy, fuera de la produccion y reproduccion
de la vida. Si la subjetividad artisticamente situada se convierte en sitio de trabajo en si, también
deberia ser trabajo para si y para otrxs. Seria Util repensar el trabajo artistico como ensamblaje de
saberes y como intento por desbordar las divisiones entre lo legal y lo marginal. Si el trabajo es hoy
explotacion del ser y de la atencion, entonces resignificarlo en modos colectivos e intermitentes
puede ser un gesto efectivo para ensamblar subjetividades dispares en praxis coordinadas.

La entropia cultural actual traduce todo sin friccidn, es el imperio de la desimaginacion. Frente a
eso, la practica artistica podria funcionar como montaje parcial, fragmentario, desequilibrado. Un
contrapunto, capaz de alojar tensiones sin resolverlas, de pequefios dispositivos de desorden que
no reemplacen una jerarquia por otra. Frente al imperativo de lo literal, nos toca restaurar la
mediacion, el rodeo, lo impreciso, la demora, el camino que viene después de la experiencia
inmediata. En medio del colapso, cuando todo lenguaje parece agotado y toda vision de futuro se
achica hasta volverse supervivencia, imaginar es una necesidad politica. Pensar sin saber para
qué, pero sabiendo que sin ese pensamiento no hay mundo posible. Un pensar mas estridente,
como el ruido.

)

Hernan Borisonik es doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires e investigador del Conicet. Es profesor adjunto en la Escuela de
Humanidades de la Universidad Nacional de San Martin, donde dirige el Centro Ciencia y Pensamiento. Coordina diversos proyectos en filosofia y teoria
politica que exploran problemas vinculados al dinero, la sacralidad, la politica y las artes. Realiza episédicamente tareas de curaduria, performance y critica
de arte. Obtuvo el segundo lugar en el Premio Nacional argentino de ensayo filosofico en 2020. Edit6 varios volimenes académicos y de divulgacién y
publico, entre otros, los libros «Dinero sagrado», «Soporte» y «Persistencia de la pregunta por el arte».


https://www.revistaanfibia.com/futuros-de-la-desmaterializacion-a-la-desimaginacion/

	Artistas como interfaces 

