
 

 
Artistas como interfaces 

Subjetividad, deseo y capital 
Hernán Gabriel Borisonik 

28 agosto 2025  

https://a-desk.org/magazine/artistas-como-interfaces/  

 

En la actualidad, la identidad ha cobrado la forma de la pregunta. Pero en el arte contemporáneo 
muchas veces viene dada como respuesta. No porque resuelva algo hacia afuera, sino porque llega 
ya determinada desde adentro: visibiliza, denuncia, representa algo que ya está ahí y de lo que la 
obra da testimonio. El arte se vuelve, entonces, un campo de validación afectiva más que un 
espacio abierto al arrojo de la existencia. Hace poco una amiga artista me reenvió una de las 
preguntas que le hacían para una entrevista institucional: “¿Cuál es el núcleo curatorial de la 
muestra?”. Yo le repetí la pregunta con más palabras, a ver si le daba una mano. Al rato me mandó 
un audio: “no sé, estoy tratando de no tener un núcleo curatorial”. Emoji de corazón. 

¿Cómo resistir la presión por reducir la subjetividad a una interfaz que debe performar 
constantemente su singularidad (y hacerlo en un lenguaje predefinido, estandarizado, 
parametrizado)? ¿Qué hacer cuando toda forma de creación parece exigida a ser monetizada o a 
vivir en riesgo de ser cancelada? ¿Desde dónde se habilitan hoy las categorías “arte” y “artista”? 
¿Qué se está descartando cuando una obra entra sin fricciones en el repertorio de lo visible? Con 
estas preguntas en mente, me gustaría recorrer algunos de los vericuetos del cruce actual entre 
arte, expresión, representación y difusión para intentar pensar qué clase de subjetividad está 
produciendo hoy el arte contemporáneo, entendido no como campo de prácticas, sino como 
régimen de diseño existencial. 

1 

https://a-desk.org/autor/hernanborisonik/
https://a-desk.org/magazine/artistas-como-interfaces/


Hay algo fatigado en las palabras que rodean al repertorio que va de la disrupción al archivo, 
ajustado a las agendas y los templates. También hay gestos que aún persisten, que no entran bien 
en el lenguaje de las convocatorias ni en las métricas de lo visible. No son gestos heroicos, ni 
siquiera claros: a veces apenas se notan o ni siquiera se buscan. Una interrupción mínima, un 
desvío de intensidad, una forma de no terminar de encajar. Eso, quizás, sea lo que hoy queda de la 
pregunta por el arte: una insistencia menor, leída como error de arrastre o falla en la comunicación 
ultra targetizada. Entonces, ¿qué se espera de un artista hoy? No tanto en términos de obra, sino 
de forma de existencia. 

Una de las paradojas de la época es que el sistema del arte contemporáneo funciona como un 
dispositivo de individuación al mismo tiempo que multiplica sus declaraciones en nombre de lo 
colectivo. La figura del artista como gestor de su identidad, como diseñador de sí, como productor 
de visibilidad, parece haber reemplazado al viejo sujeto inspirado, pero también al obrero del 
concepto o al militante visual. Lo que emerge no es una subjetividad singular, sino un ropaje: el 
artista como interfaz, como nodo relacional optimizado para exhibir sensibilidad política, identidad 
situada y producción constante de signos. No importa tanto la obra como quien la produce. No 
importa tanto quién la produce como su statement. 

En un giro irónico, la insistencia en situar cada práctica terminó por sobreidentificar a los artistas 
con su sitio de enunciación. Lo que en un principio fue un gesto de apertura crítica frente a la 
abstracción universalista, hoy corre el riesgo de solidificarse en una cartografía de legitimidades 
cerradas: sólo puede hablar quien lo vive, quien lo ve, quien lo porta. Y así, lo situado pierde su 
potencia relacional para volverse posición fija, encerrada en la condición de lo irrepetible. La 
traducción se vuelve sospechosa, el desplazamiento es leído como apropiación, y el resultado es 
una subjetividad de artista que, para ser válida, debe volverse cada vez más específica, literal y 
autorreferencial. Basta con decirse artista para serlo. Pero esto, además de democratizar el poder 
de nombrar, termina, muchas veces, desvaneciendo sus efectos, pues se espera que cada artista 
narre su lugar, su herida, su diferencia, su causa y que lo haga sin fisuras. De ahí que esté lleno de 
artistas más extenuadxs, estresadxs, empobrecidxs y angustiadxs por el peso del mundillo que por 
el peso del mundo. 

 
Ricardo Basbaum. diagram [la société du spectacle (&NBP)], dimensiones variables. Colección Fundación ARCO. Cortesía del artista 

2 



 

Aunque lo atraviesa sin tregua, esta lógica no es exclusiva del ámbito del arte. Es parte de una 
economía política más amplia, en la que el deseo se piensa como un factor autoevidente que ya no 
puede fracasar. El deseo debe actualizarse, realizarse, mostrarse. La demora, el rodeo, la opacidad 
y, sobre todo, la metáfora pierden valor. Lo que importa es escucharse, decirse y producirse como 
experiencia compartible. Lo que se valora no es la pregunta, sino el origen; no la imaginación, sino 
la experiencia. Se exige una narrativa que garantice inteligibilidad. Pero lo paradójico es que cuanto 
más literal se vuelve esa inscripción, más se pierde la potencia de colectivizar los sufrimientos. Se 
produce bajo vigilancia, como si cada obra estuviera obligada a anticipar su recepción. Y en esa 
normalización del gesto se desvanece, sin hacer ruido, la posibilidad misma de decir algo que no 
sabíamos que podía ser dicho. 

Cada artista se vuelve así una especie de microplataforma afectiva, un sistema de autoexplotación 
sensible que produce obra, relato, pedagogía, archivo y comunidad en simultáneo. No es casual 
que en muchas escenas el taller haya sido reemplazado por la residencia y el proceso por el 
registro. El tiempo extendido de la contemplación cede ante la urgencia de producir algo que pueda 
circular. Parte del trabajo de artista es hoy convertirse en profesional de la visibilidad. Se le exige (a 
veces de manera obvia, pero en general de modos sutiles y capilares) crear, pero a la vez explicar, 
representar, situarse y, si es posible, intervenir también de manera concreta en las contradicciones 
del mundo. El sí-mismx como obra, funcionando en una economía que premia lo singular pero lo 
consume a velocidades inasibles. Que necesita diferencia, que se alimenta del hype, pero exige su 
traducción permanente. 

Todo esto ocurre en un contexto en el que los grandes relatos han sido archivados (con lo bueno y 
lo malo que eso conlleva) dejando un vacío conceptual (y poco deseo de teoría) y llevando a un 
estado de las cosas en el que las estructuras de sentido parecen negociarse en tiempo real. El 
mercado del arte ya no necesita solamente grandes nombres, sino ser impulsado por flujos 
constantes. Incluso las instituciones culturales parecen funcionar bajo vectores de programación 
que les permitan seguir en circulación. Pero no todo es inmediato y urgente. Si confiamos en que 
existe (o sigue existiendo) una dimensión de lo sensible que no se deja del todo capturar por el 
capital financiero, ni por el político-partidario, podríamos tal vez amplificar la atención hacia una 
zona que, lejos de necesitar ser sacralizada, a veces se parece a un temblor difícil de aferrar. 

No se trata de nostalgia por una bohemia perdida (todo lo contrario), sino de advertir que la 
subjetividad artista del presente vive bajo el régimen del diseño total. La persistencia de la pregunta, 
más que un gesto heroico, es una forma de inadecuación activa. No una interrupción desde afuera, 
sino una mera interferencia, disonancia o malestar menor. No hay afuera, es cierto. Pero hay 
formas y formas de habitar el adentro. Una de ellas es usar ese desajuste entre acción y sentido 
como método. Quizás sea ahí donde se pueda buscar una forma de afirmación que no sea 
salvación ni refugio ni garantía. Una mínima suspensión, una forma de presencia que no pide ser 
interpretada, pero tampoco se deja ignorar. 

Uno de los desafíos a pensar es cómo devolverles a las prácticas artísticas la posibilidad de 
traicionar lo que se da por sabido. Traducir mal, traducir raro y deforme para forzar la aparición de 
lo común. Tal vez se trate de sostener zonas opacas en medio de la hiperlegibilidad, y la búsqueda 
no sea por señalar un sentido garantizado, sino la precariedad estructural que define nuestras 
condiciones materiales. Si hay algo que el régimen actual del arte produce de forma eficiente es el 
aislamiento subjetivo. Frente a eso, imaginar nuevas formas de organización (colectivos inestables, 
alianzas difíciles), más allá de la yuxtaposición de voces, hacia la construcción de espacios donde 
las causas puedan confluir. ¿Es posible hacerlo usando las mismas plataformas que nos moldean? 
¿Queda espacio para volver ineficientes ciertas cadenas de sentido? Eso está por verse. Pero si no 
es cierto que las tecnologías digitales están condenadas a reproducir el orden neoliberal, aunque 

3 



hoy se vean bloqueadas a favor de ese régimen, tal vez haya que copiar el gesto de sus dueños y 
producir herramientas que no se sabe para qué sirven. 

Finalmente, en este contexto de vigilancia del sentido, está en juego la autonomía del trabajo 
artístico. Ser artista no es algo abstracto, mucho menos hoy, fuera de la producción y reproducción 
de la vida. Si la subjetividad artísticamente situada se convierte en sitio de trabajo en sí, también 
debería ser trabajo para sí y para otrxs. Sería útil repensar el trabajo artístico como ensamblaje de 
saberes y como intento por desbordar las divisiones entre lo legal y lo marginal. Si el trabajo es hoy 
explotación del ser y de la atención, entonces resignificarlo en modos colectivos e intermitentes 
puede ser un gesto efectivo para ensamblar subjetividades dispares en praxis coordinadas. 

La entropía cultural actual traduce todo sin fricción, es el imperio de la desimaginación. Frente a 
eso, la práctica artística podría funcionar como montaje parcial, fragmentario, desequilibrado. Un 
contrapunto, capaz de alojar tensiones sin resolverlas, de pequeños dispositivos de desorden que 
no reemplacen una jerarquía por otra. Frente al imperativo de lo literal, nos toca restaurar la 
mediación, el rodeo, lo impreciso, la demora, el camino que viene después de la experiencia 
inmediata. En medio del colapso, cuando todo lenguaje parece agotado y toda visión de futuro se 
achica hasta volverse supervivencia, imaginar es una necesidad política. Pensar sin saber para 
qué, pero sabiendo que sin ese pensamiento no hay mundo posible. Un pensar más estridente, 
como el ruido. 
 

 

 

Hernán Borisonik es doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires e investigador del Conicet. Es profesor adjunto en la Escuela de 
Humanidades de la Universidad Nacional de San Martín, donde dirige el Centro Ciencia y Pensamiento. Coordina diversos proyectos en filosofía y teoría 
política que exploran problemas vinculados al dinero, la sacralidad, la política y las artes. Realiza episódicamente tareas de curaduría, performance y crítica 
de arte. Obtuvo el segundo lugar en el Premio Nacional argentino de ensayo filosófico en 2020. Editó varios volúmenes académicos y de divulgación y 
publicó, entre otros, los libros «Dinero sagrado», «Soporte» y «Persistencia de la pregunta por el arte». 

4 

https://www.revistaanfibia.com/futuros-de-la-desmaterializacion-a-la-desimaginacion/

	Artistas como interfaces 

